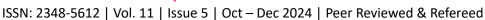
### **Universal Research Reports**





# महात्मा गांधी का सामाजिक चिंतन : सत्य, अहिंसा और ग्रामस्वराज का दर्शन

### डॉ. विनीता प्रिया

एम. ए. (इतिहास), एम. ए. (शिक्षा), पी एच. डी.

माध्यमिक शिक्षक ( सामाजिक विज्ञान), राजकीयकृत +2 उच्च विद्यालय ओहारी (नवादा, बिहार)

Email - vinitapri0@gmail.com

Accepted: 10/12/2024. Published: 30/12/2024

#### सारांश

महात्मा गांधी का सामाजिक चिंतन भारतीय समाज, संस्कृति और राजनीति में गहन परिवर्तन का मार्ग प्रशस्त करने वाला दार्शनिक और व्यावहारिक दृष्टिकोण है, जिसका मूल आधार सत्य, अहिंसा और ग्रामस्वराज जैसे सिद्धांतों पर टिका हुआ है। गांधीजी ने सत्य को जीवन का सर्वोच्च मूल्य माना, जिसे न केवल व्यक्तिगत आचरण में, बिल्क सामाजिक, राजनीतिक और आर्थिक व्यवस्थाओं में भी अपनाने पर बल दिया। अहिंसा को उन्होंने केवल हिंसा का अभाव नहीं, बिल्क सिक्रय प्रेम, सिहण्णुता और करुणा के रूप में परिभाषित किया, जो मानव संबंधों को सौहार्दपूर्ण बनाने का सशक्त साधन है। ग्रामस्वराज के माध्यम से उन्होंने विकेन्द्रीकृत, आत्मिनिर्भर और नैतिक मूल्यों पर आधारित ग्रामव्यवस्था का आदर्श प्रस्तुत किया, जिसमें आर्थिक समानता, श्रम की गरिमा और सामुदायिक सहयोग को महत्व दिया गया। यह चिंतन न केवल स्वतंत्रता संग्राम का आधार बना, बिल्क आज भी सतत विकास, सामाजिक न्याय और लोकतांत्रिक सशक्तिकरण के लिए प्रासंगिक है। गांधीजी के इन सिद्धांतों का सामूहिक उद्देश्य व्यक्ति और समाज के नैतिक उत्थान के साथ-साथ एक न्यायपूर्ण, समरस और अहिंसक सामाजिक व्यवस्था की स्थापना था।

कीवर्ड: महात्मा गांधी, सामाजिक चिंतन, सत्य, अहिंसा, ग्रामस्वराज, विकेन्द्रीकरण, आत्मनिर्भरता, नैतिक मूल्य

#### परिचय

महात्मा गांधी का सामाजिक चिंतन आधुनिक भारतीय इतिहास और समाजशास्त्र में एक अद्वितीय स्थान रखता है, क्योंकि इसमें भारतीय संस्कृति की जड़ों से जुड़ा हुआ दृष्टिकोण और सार्वभौमिक मानवीय मूल्यों का संगम देखने को मिलता है। गांधीजी ने अपने जीवन और कार्यों के माध्यम से यह सिद्ध किया कि राजनीतिक स्वतंत्रता का वास्तविक अर्थ केवल विदेशी शासन से मुक्ति नहीं, बल्कि आर्थिक, सामाजिक और नैतिक स्वराज की प्राप्ति है। उनका चिंतन सत्य, अहिंसा और ग्रामस्वराज जैसे तीन प्रमुख स्तंभों पर आधारित था। सत्य को उन्होंने जीवन का परम ध्येय माना, जो व्यक्ति को आत्मिनिरीक्षण, ईमानदारी और नैतिक साहस के मार्ग पर ले जाता है। अहिंसा को उन्होंने केवल हिंसा





### **Universal Research Reports**



ISSN: 2348-5612 | Vol. 11 | Issue 5 | Oct - Dec 2024 | Peer Reviewed & Refereed

से परहेज़ का साधन नहीं, बल्कि प्रेम, सहानुभूति और संवाद पर आधारित सिक्रय सामाजिक परिवर्तन की शिंक के रूप में प्रस्तुत किया। ग्रामस्वराज के माध्यम से उन्होंने आत्मिनिर्भर, विकेन्द्रीकृत और न्यायसंगत ग्राम-व्यवस्था का स्वप्न देखा, जिसमें प्रत्येक व्यक्ति को समान अवसर और सम्मान प्राप्त हो। गांधीजी का सामाजिक दर्शन केवल सैद्धांतिक विचारों तक सीमित नहीं था, बिल्क उनके सत्याग्रह, स्वदेशी आंदोलन, अस्पृश्यता उन्मूलन और रचनात्मक कार्यक्रमों के माध्यम से यह व्यावहारिक रूप से भी अभिव्यक्त हुआ। उनका चिंतन आज भी प्रासंगिक है, क्योंकि यह सामाजिक समरसता, सतत विकास और लोकतांत्रिक सशक्तिकरण की राह दिखाता है, जो 21वीं सदी के जिटल सामाजिक-आर्थिक संदर्भ में भी मार्गदर्शक सिद्ध हो सकता है।

#### महात्मा गांधी का सामाजिक दर्शन : एक अवलोकन

महात्मा गांधी का सामाजिक दर्शन भारतीय संस्कृति, नैतिकता और आध्यात्मिकता की गहरी जड़ों से जुड़ा हुआ एक व्यापक मानवीय दृष्टिकोण है, जिसमें व्यक्ति और समाज के नैतिक उत्थान, आर्थिक आत्मनिर्भरता तथा सामाजिक समरसता पर विशेष बल दिया गया है। गांधीजी ने अपने विचारों और आचरण में सत्य, अहिंसा और ग्रामस्वराज को केंद्र में रखा, जिन्हें उन्होंने केवल राजनीतिक संघर्ष के साधन के रूप में नहीं, बल्कि एक आदर्श जीवन-शैली और सामाजिक व्यवस्था की नींव के रूप में स्थापित किया। उनका मानना था कि सामाजिक परिवर्तन का आधार व्यक्ति का आत्म-स्धार है और जब व्यक्ति नैतिक मूल्यों का पालन करता है तो उसका प्रभाव पूरे समाज पर पड़ता है। सत्य को उन्होंने जीवन का सर्वोच्च धर्म माना और इसे विचार, वचन और कर्म की एकरूपता के रूप में परिभाषित किया। अहिंसा को उन्होंने नकारात्मक रूप में मात्र हिंसा का अभाव नहीं, बल्कि सक्रिय प्रेम, करुणा, सहिष्णुता और धैर्य के रूप में देखा, जो सामाजिक संघर्षों को शांतिपूर्ण और रचनात्मक दिशा में मोड़ सकती है। ग्रामस्वराज की अवधारणा में उन्होंने विकेन्द्रीकृत, आत्मनिर्भर और उत्पादन-आधारित ग्राम-व्यवस्था की परिकल्पना की, जिसमें हर व्यक्ति को श्रम के आधार पर सम्मान और समान अवसर मिले। उनका विश्वास था कि भारत की असली ताकत उसके गांवों में है और ग्रामों का पुनर्निर्माण ही सशक्त राष्ट्र की कुंजी है। गांधीजी का यह सामाजिक दर्शन स्वतंत्रता संग्राम के दौरान तो प्रेरणास्त्रोत रहा ही, आज भी सामाजिक न्याय, सतत विकास, लोकतांत्रिक सशक्तिकरण और वैश्विक शांति की दिशा में मार्गदर्शक के रूप में उतना ही प्रासंगिक है।

## सत्य का सिद्धांत और उसका सामाजिक महत्व

महात्मा गांधी के सामाजिक दर्शन में सत्य का स्थान केंद्रीय और सर्वोच्च है। उन्होंने सत्य को केवल तथ्य की शुद्धता के रूप में नहीं, बल्कि एक संपूर्ण जीवन-दर्शन के रूप में स्वीकार किया। गांधीजी के लिए सत्य का अर्थ विचार, वचन और कर्म की पूर्ण संगति था। उन्होंने सत्य को ईश्वर के समान माना और कहा – 🛮 सत्य ही ईश्वर है और ईश्वर ही सत्य है। 🗷 उनके अनुसार, सत्य का पालन व्यक्ति के









ISSN: 2348-5612 | Vol. 11 | Issue 5 | Oct - Dec 2024 | Peer Reviewed & Refereed

आत्मिक विकास, सामाजिक विश्वास और न्यायपूर्ण व्यवस्था के लिए आवश्यक है। सत्य के सिद्धांत और उसके सामाजिक महत्व को निम्नलिखित बिंदुओं में समझा जा सकता है –

- जीवन का सर्वोच्च आदर्श सत्य को गांधीजी ने जीवन का परम धर्म माना, जो व्यक्ति को नैतिक
  और आध्यात्मिक मार्ग पर बनाए रखता है।
- 2. विचार, वचन और कर्म की एकरूपता सत्य का वास्तविक अर्थ यह है कि मन में जो विचार है, वही वचन में और वही कर्म में भी हो।
- 3. **सत्याग्रह का आधार** गांधीजी के सभी आंदोलनों, जैसे असहयोग, नमक सत्याग्रह और भारत छोड़ो आंदोलन का नैतिक आधार सत्य था।
- 4. **आत्मिक और नैतिक शक्ति का स्रोत** सत्य के पालन से व्यक्ति में साहस, आत्मविश्वास और अन्याय के विरुद्ध खड़े होने की शक्ति उत्पन्न होती है।
- 5. **सामाजिक विश्वास और पारदर्शिता** जब समाज के सदस्य सत्य का पालन करते हैं, तो आपसी संबंधों में विश्वास और पारदर्शिता बढ़ती है।
- 6. **न्यायपूर्ण और नैतिक प्रशासन** शासन और न्याय व्यवस्था में सत्य का पालन जनता के अधिकारों की रक्षा और भ्रष्टाचार की रोकथाम के लिए आवश्यक है।
- 7. शांतिपूर्ण विवाद समाधान सत्य के आधार पर संवाद और समझौते से सामाजिक विवादों का समाधान अहिंसक तरीकों से संभव होता है।
- 8. **समकालीन प्रासंगिकता** आज के समय में, जहां झूठ, भ्रष्टाचार और अविश्वास सामाजिक समस्याओं का कारण हैं, गांधीजी का सत्य का सिद्धांत लोकतंत्र, शासन और सामाजिक जीवन में नैतिकता बनाए रखने का मार्ग दिखाता है।

#### अहिंसा : सक्रिय सामाजिक परिवर्तन का साधन

महात्मा गांधी के सामाजिक चिंतन में अहिंसा का स्थान अत्यंत महत्वपूर्ण है। उन्होंने अहिंसा को केवल हिंसा का अभाव नहीं माना, बल्कि इसे सिक्रय प्रेम, करुणा, सिहण्णुता और नैतिक साहस की शिक्त के रूप में पिरिभाषित किया। गांधीजी के अनुसार, अहिंसा एक ऐसा सशक्त सामाजिक और राजनीतिक उपकरण है, जो अन्याय, शोषण और असमानता के विरुद्ध संघर्ष करते हुए भी समाज में स्थायी शांति और सद्भाव बनाए रख सकता है। उन्होंने यह स्पष्ट किया कि अहिंसा कमजोरों का हथियार नहीं, बिल्क अत्यंत साहसी और नैतिक रूप से दृढ़ व्यक्तियों का आचरण है। गांधीजी के सभी प्रमुख आंदोलनों— चाहे वह चंपारण सत्याग्रह हो, खेड़ा आंदोलन, असहयोग आंदोलन या भारत छोड़ो आंदोलन—में अहिंसा ही उनकी रणनीति का मूल आधार रही। अहिंसा के सिद्धांत और उसके सामाजिक महत्व को निम्निलिखत बिंदुओं में समझा जा सकता है –





### **Universal Research Reports**



ISSN: 2348-5612 | Vol. 11 | Issue 5 | Oct - Dec 2024 | Peer Reviewed & Refereed

- सिक्रिय प्रेम और करुणा का प्रतीक अहिंसा का अर्थ केवल हिंसा से बचना नहीं, बल्कि दूसरों के प्रति सद्भाव, करुणा और सहानुभूति रखना है।
- 2. **नैतिक और आध्यात्मिक साहस** अहिंसा अपनाने वाला व्यक्ति कठिन परिस्थितियों में भी शांत और संयमित रहता है, जिससे वह नैतिक रूप से ऊंचा स्थान प्राप्त करता है।
- 3. **सामाजिक संघर्षों का शांतिपूर्ण समाधान** अहिंसा संवाद और समझौते के माध्यम से विवादों का हल खोजती है, जिससे स्थायी शांति स्थापित होती है।
- 4. **सत्याग्रह का मूल आधार** गांधीजी के सत्याग्रह आंदोलन में अहिंसा वह साधन था, जो जन-आंदोलनों को नैतिक बल और वैधता प्रदान करता था।
- सामाजिक एकता और सद्भाव अहिंसा जाति, धर्म, भाषा और वर्ग के भेदभाव को समाप्त कर समाज में एकता और भाईचारा स्थापित करती है।
- 6. अंतरराष्ट्रीय शांति के लिए प्रेरणा गांधीजी का अहिंसा का सिद्धांत विश्व स्तर पर भी संघर्षों के अहिंसक समाधान के लिए मार्गदर्शन देता है, जैसा कि मार्टिन लूथर किंग जूनियर और नेल्सन मंडेला जैसे नेताओं ने अपनाया।
- 7. **आधुनिक संदर्भ में प्रासंगिकता** आज के समय में, जब हिंसा, आतंकवाद और सामाजिक तनाव विश्व-शांति के लिए चुनौती हैं, अहिंसा का सिद्धांत सामाजिक परिवर्तन और सहअस्तित्व के लिए अत्यंत प्रासंगिक है।

#### गांधीजी के सामाजिक चिंतन के व्यावहारिक आयाम

महात्मा गांधी का सामाजिक चिंतन केवल सिद्धांतों तक सीमित नहीं था, बल्कि उसका गहरा संबंध व्यवहारिक जीवन से था। उन्होंने अपने विचारों को जनजीवन में उतारने के लिए अनेक आंदोलन, कार्यक्रम और अभियान चलाए। इनके मुख्य आयाम इस प्रकार हैं—

- 1. **सत्याग्रह और जन-आंदोलन** अन्याय और अत्याचार के विरुद्ध शांतिपूर्ण प्रतिरोध की यह विधि गांधीजी की पहचान बन गई। चंपारण, खेड़ा और दांडी यात्रा जैसे आंदोलनों के माध्यम से उन्होंने जनता को अहिंसात्मक संघर्ष के लिए संगठित किया।
- स्वदेशी और आर्थिक आत्मिनर्भरता विदेशी वस्त्रों और उत्पादों के बिहण्कार का आह्वान करते हुए उन्होंने चरखे को आर्थिक स्वतंत्रता का प्रतीक बनाया। उनका मानना था कि स्वदेशी उद्योगों के विकास से ही भारत आत्मिनर्भर बन सकता है।
- 3. अस्पृश्यता उन्मूलन और सामाजिक समानता हरिजन आंदोलन के माध्यम से उन्होंने समाज में व्याप्त छुआछूत और जातिगत भेदभाव के खिलाफ संघर्ष किया, और सामाजिक समानता का संदेश दिया।









ISSN: 2348-5612 | Vol. 11 | Issue 5 | Oct - Dec 2024 | Peer Reviewed & Refereed

- शिक्षा और नैतिक विकास 'नई तालीम' पद्धित के अंतर्गत उन्होंने शिक्षा को जीवनोपयोगी, नैतिक और स्वावलंबन-आधारित बनाने पर जोर दिया।
- 5. पर्यावरण और साधन-संपन्न जीवन उनका जीवन सादगी, मितव्ययिता और प्राकृतिक संसाधनों के संतुलित उपयोग का आदर्श उदाहरण था। उन्होंने अनावश्यक उपभोग के बजाय जरूरत-आधारित उत्पादन का समर्थन किया।
- 6. ग्रामस्वराज का क्रियान्वयन विकेन्द्रीकृत शासन और आत्मनिर्भर ग्राम व्यवस्था को उन्होंने स्वतंत्र भारत की रीढ़ माना, जिसमें प्रत्येक गांव अपनी जरूरतों को स्वयं पूरा करे।

#### निष्कर्ष

महात्मा गांधी का सामाजिक चिंतन सत्य, अहिंसा और ग्रामस्वराज के त्रिस्त्रीय दर्शन पर आधारित एक व्यापक और जीवनदायी विचारधारा है, जिसका उद्देश्य केवल राजनीतिक स्वतंत्रता प्राप्त करना नहीं, बल्कि एक नैतिक, न्यायपूर्ण और आत्मनिर्भर समाज का निर्माण करना था। उनके लिए सत्य केवल व्यक्तिगत गुण नहीं, बल्कि सामाजिक और राजनीतिक व्यवस्था का मूलाधार था, जो पारदर्शिता, ईमानदारी और विश्वास का प्रतीक है। अहिंसा उनके चिंतन की आत्मा थी, जो हिंसामुक्त संघर्ष, करुणा और सहिष्णुता के माध्यम से सामाजिक परिवर्तन का मार्ग प्रशस्त करती है। वहीं ग्रामस्वराज उनकी उस कल्पना का प्रतिफल था, जिसमें विकेंद्रीकृत शासन, आर्थिक आत्मनिर्भरता, सामुदायिक सहयोग और पर्यावरण-सम्मत जीवन शैली के माध्यम से प्रत्येक गांव को सशक्त और स्वावलंबी बनाया जा सके। गांधीजी के विचार आज भी सामाजिक असमानता, पर्यावरणीय संकट, आर्थिक निर्भरता और राजनीतिक अस्थिरता जैसी समस्याओं के समाधान के लिए प्रेरणास्रोत हैं। उनका दर्शन यह संदेश देता है कि सामाजिक सुधार और राष्ट्र निर्माण का मार्ग केवल नीतियों से नहीं, बल्कि व्यक्तिगत आचरण, नैतिकता और सामूहिक जिम्मेदारी से होकर गुजरता है। इस प्रकार गांधीजी का सामाजिक चिंतन न केवल उनके समय में प्रासंगिक था, बल्कि आज भी मानवता के लिए एक मार्गदर्शक सिद्धांत के रूप में जीवित है।

# संदर्भ सूची :

गाँधी, महात्मा (1940), सत्य का अर्थ (आत्मकथा), पाइफ़िनः नवजीवन प्रकाशन मंदिर, पृ. 115-154 पारीक, डॉ.(2004), विचारधारा, गांधीवादः सिद्धांत और व्यवहार, दिल्लीः साहित्य भवन, पीपी. 90-110 मूर्ति, विभूतिनारायण (2012), गांधी का दर्शन और समकालीन समाज, जयपुरः राजस्थान पाठ अकादमी, पृ. 45-87

डाल्टन, डेनिस (1993), महात्मा गांधी: कार्रवाई में अहिंसक शक्ति, कोलंबिया यूनिवर्सिटी प्रेस. पृ. 66-

परेल, एंथोनी जे. (2001), गांधी: हिंद स्वराज और अन्य लेखन, कैम्ब्रिज यूनिवर्सिटी प्रेस. पृ. 31-59





## **Universal Research Reports**



ISSN: 2348-5612 | Vol. 11 | Issue 5 | Oct – Dec 2024 | Peer Reviewed & Refereed

पारेख, भीखू(2001), गांधीः एक अति संक्षिप्त परिचय, ऑक्सफोर्डः ऑक्सफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस। चटर्जी, मार्गरेट (1983), गांधी के धार्मिक विचार, लंदनः मैकमिलन प्रेस | अय्यर, राघवन एन.(1973), महात्मा गांधी के नैतिक और राजनीतिक विचार, ऑक्सफोर्डः ऑक्सफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस । हार्डिमैन, डेविड (2003), गाँधी इन हिज़ टाइम एंड अवर्सः द ग्लोबल लिगेसी ऑफ़ हिज़ आइडियाज़. नई दिल्लीः परमानेंट ब्लैक |



